
Adventskerk 7 dec 2025 2de zondag Advent, Jes.11,1-10, Matt.3,1-12 

Lieve gemeente, 

De cabaretier Seth Gaaikema zong ooit een liedje: Laat dit land een 
proeftuin zijn, van idealen die het in ’t grote boze buitenland niet 
halen….Laat dit land een proeftuin zijn, dan ben ik graag het proefkonijn, als 
een nieuwe wereld ergens maar begint… 

Seth Gaaikema was een domineeszoon. Zijn vader Renderd was lange tijd 
Doopsgezind predikant in Haarlem. 

Maar wat zijn dan die idealen, die zogenaamd joods-christelijke waarden, 
waar onze Nederlandse cultuur en identiteit in zouden zijn geworteld en 
waar politici de mond van vol hebben? 

Vrijheid van godsdienst, tolerantie, bescherming van minderheden, zorg 
voor kwetsbaren en minderbedeelden, nivellering, polderen, in hoeverre is 
dat terug te voeren op een Bijbelse traditie? 

De vraag is: door welke duiding van de traditie willen we ons laten leiden? 

* 

Jesaja is bang voor de annexatie van Juda door het Assyrische rijk. Hij 
verlangt naar een betere wereld en schetst zijn droom daarover in een 
prachtig beeld van een harmonieuze samenleving waarin wilde dieren in 
vrede samenleven met tamme dieren en kinderen niet bang hoeven te zijn 
voor bedreiging van wilde dieren. Deze samenleving wordt geregeerd door 
een ideale koning. Deze koning lijkt op koning David, is zelfs een nazaat. Net 
als David is hij vol van Gods geest. Daardoor is hij verstandig, wijs, 
rechtvaardig. Het is een beeld van Gods rechterlijke barmhartigheid en 
recht scheppende liefde. De taak van de mens als beelddrager is om dat 
ook te doen. Dit houdt dus in rechtvaardigheid en gerechtigheid uitoefenen. 

Alleen het uitvoeren van Gods geboden van menselijkheid leidt tot een 
harmonieuze vorm van samenleving, falen daarin leidt tot chaos. De 
geschiedenis is daarin een continu leerproces. Taak van de profeten is om 
mensen steeds weer te herinneren aan de consequenties van hun gedrag 
en tegelijkertijd hoop en troost bieden voor de toekomst.  



Johannes verlangt net als Jesaja naar een vernieuwde wereld waar Gods 
heerschappij van rechtvaardigheid zegeviert. 

Net als Jesaja zegt hij dat die heerschappij alleen mogelijk wordt als 
mensen zich daarvoor willen inzetten. Deel uitmaken van een bepaalde 
traditie of een belangrijke functie vervullen is niet genoeg; bij jezelf te rade 
gaan, je bewust zijn van wat anders kan, je toekeren naar God, en dat moet 
zichtbaar zijn in je gedrag en levenshouding. En als symbool daarvan moet 
je een totale onderdompeling ondergaan. In de Jordaan, in stromend water, 

want de gehele mens moet gezuiverd worden, zijn oude gestalte wordt als 
het ware begraven en staat weer op tot vernieuwd leven. 

Johannes doet qua  uiterlijk denken aan de profeet Elia; hij draagt een 
kameelharen mantel, een lederen gordel en hij voedt zich met sprinkhanen 
en wilde honing, hij leeft als een asceet in de woestijn. 

Ook zijn optreden herinnert aan het optreden van Elia. 

Hij gaat niet naar mensen toe, maar ze komen uit zichzelf naar hém toe, 
zelfs Farizeeën en Sadduceeën. 

Het verhaal over Johannes zit vol met verwijzingen naar Jesaja. 

Johannes is de stem in de woestijn, waar Jesaja over spreekt, de stem die 
roept dat de weg vd Heer gereed moet worden gemaakt, dat zijn paden 
moeten worden geëƯend. Als een heraut die de komst van de koning 
aankondigt en alle hindernissen wegruimt, zodat de koning naar zijn volk 
toe kan komen. 

Jesaja zegt ook hoe welkom de vreugdebode is die de boodschap van vrede 
en goed nieuws brengt. (Jes. 52,7, Denk aan dat prachtige lied uit de 
Messiah van Händel) 

Johannes beschrijft deze gezalfde koning, deze Messias, als iemand die 
binnen korte tijd zal komen, die in aantocht is. Hij zegt dat hijzelf het niet 
waard is zijn sandalen voor hem te dragen, zoals een slaaf zou doen  voor 
zijn heer. Want hij zal, net als die gedroomde koning van Jesaja, vol zijn van 
Gods geestkracht. En van die geestkracht zal hij uitdelen, mensen erin 
onderdompelen. 



Maar er is ook een element van oordeel, van in felle bewoordingen zaken 
veroordelen. Dat oordeel voltrekt zich niet in de vorm van een straf van God, 
maar in het zich afwenden van degenen die zich van God afwenden.  

Zo is de komst van deze Messias niet de definitieve oplossing voor al het 
kwaad in de wereld, ook niet voor de bevrijding van Israël uit de Romeinse 
bezetting. Gods heerschappij moet nog steeds gerealiseerd worden door 
mensen die zich gedragen als goede bomen die vrucht dragen. 

Maar Johannes ziet het wel gebeuren, hij ziet een nieuwe dynamiek, een 
nieuwe energie ontstaan. Zoals in het verhaal over Pinksteren, als mensen 
lijken te worden gedoopt met vuur. 

Als Johannes klaar is met zijn beschrijving van deze mens, die hij vele malen 
hoger acht dan zichzelf, ziet hij midden in de menigte Jezus staan. In het 
volgende tekstgedeelte zal Jezus vragen om ook te mogen worden gedoopt 
door Johannes. 

Mattheüs lijkt deze koning, deze Messias, te vereenzelvigen met Jezus. 

Net als de naam Jesaja betekent de naam Jezus/Jeshoea:  God redt. 

Welke joodse en christelijke waarden kun je uit deze verhalen destilleren? 

Dat een samenleving het beste gedijt buij inclusiviteit en bij zorg voor armen 
en zwakken? 

Dat we hoopvol en verwachtingsvol naar de toekomst moeten zijn, ondanks 
moeilijke politieke omstandigheden? 

Matthias Smalbrugge en Janneke Stegeman zeggen in een artikel in Trouw 
dat je een onderscheid kunt maken tussen cultuurgelovigen en 
confessionele gelovigen. 

Cultuurgelovigen gebruiken godsdienst als een manier om hun identiteit 
aan te geven en dan vooral om zich af te zetten tegen andere groeperingen. 

Het cultuurchristendom is vaak ingezet om superioriteit uit te drukken en 
anderen uit te sluiten. Denk aan de geschiedenis van de slavernij en aan 
antisemitisme. 

Confessionele gelovigen hechten aan een bepaalde geloofsinhoud. 



In deze tijd neemt het persoonlijke geloof af en het identiteitsgeloof neemt 
toe. 

Maar  je kunt niet in het algemeen zeggen dat christelijke waarden 
onverdeeld goed en superieur zijn.  

Er zijn verschillende stromingen en de verhalen zijn meerduidig, kunnen 
verschillend worden geïnterpreteerd. 

Janneke Stegeman benoemt wel menselijke waardigheid en opstaan tegen 
onrecht als voor haar principiële christelijke waarden. 

Ik zou misschien willen toevoegen: respect en solidariteit, de heiligheid van 
het leven, integriteit van het menselijk lichaam. 

Maar die zijn misschien niet eens zo exclusief voor onze traditie. 

Wat die waarden en idealen zijn moet je dus steeds opnieuw samen 
bepalen en zo nodig aanpassen. Samen, niet één deel vd bevolking die 
meent het recht te hebben op de waarheid in deze. En de samenstelling vd 
bevolking verandert, is een dynamisch geheel. Ook het omgaan met de 
traditie en de interpretatie van de Bijbelteksten moet je blijven bevragen. 
Want het zijn literaire teksten die we steeds opnieuw moeten interpreteren 
en zoeken hoe de relevantie is voor ons leven hier en nu. Ook ons 
Godsbeeld is veranderd in de loop van de tijd. En de toenadering tussen 
jodendom en christendom is van vrij recente datum; momenteel heeft die 
verhouding ook weer deuken opgelopen onder invloed van de politieke 
situatie. 

Hoe geef je stem en maak je de weg vrij voor de Heer, voor een wereld 
waarin er rechtvaardigheid is voor de zwakken, en een eerlijke verdeling 
tussen rijk en arm? Je christen noemen of je deel van de traditie voelen is 
niet genoeg.  

Filosoof en theoloog Theo de Witt zegt (ook in Trouw) dat individuele 
gelovigen zich oriënteren om te leren hoe je kunt leven als mens, en dat je je 
daarvoor moet verdiepen in de traditie, die voortdurende uitleg en 
zelfreflectie vraagt. 



Daarbij moeten we onze kennis, ook van andere religies, van religieuze taal 
en erfenissen vergroten. 

De staat mag nooit een bepaalde religie opleggen, maar moet neutraal zijn, 
zij moet alleen de rechtsstaat beschermen, dus ook minderheden 
daarbinnen. 

Misschien zijn dat dan de (joods-christelijke) waarden waarop we in ons 
land de samenleving willen bouwen? 

Er uiting aan geven door onze levenswandel en telkens weer de traditie 
interpreteren en zelfreflectie. Dat hoe we leven en welke keuzes we maken 
ertoe doet! 

Dat kun je omkeer noemen, je bewust zijn van dingen die ook anders 
kunnen, je toekeren naar Gods liefde en rechtvaardigheid, je laten 
onderdompelen in Gods geestkracht, proberen te leven als Gods 
evenbeeld, God uitbeelden. En dat Gods belofte aan ons is, dat Hij -als we 
dat proberen- hij ons tegemoet zal komen. 

Laat dit land een proeftuin zijn, dan ben ik graag het proefkonijn, als een 
nieuwe wereld ergens maar begint… 

Amen 

 

Greetje van der Harst-de Leeuwe 

 

 

 

  



 

 


